
Por Iñigo Sarriugarte
Número 43

A lo largo del siglo XX hemos comprobado mediante la pintura y
el dibujo una dirección de retorno a un marco de expresión
simbólico y espiritual, que asumía las pautas expresivas de las
primeras manifestaciones artísticas del Paleolítico. Con los
planteamientos pictóricos y teóricos de Wassily Kandinsky se
reforzó la idea de retorno a una originaria práctica pictórica y
gráfica del ser humano. Las premisas de intervención valorativa
del dibujo en sus mínimas expresiones, línea y punto, han vuelto
a recuperar la sinergia existencial del hombre prehistórico. Si
observamos el estudio sobre el punto realizado por Kandinsky en
su libro “Punto y línea sobre el plano”, veremos que se retoma el
recuerdo de las primeras impresiones de puntos y signos
ideomorfos de tribus de cazadores en África Meridional o
Australia, en grutas franco-cantábricas y en dibujos rupestres del
Sahara y del Levante español. Estos signos ideomorfos surgidos
del punto como forma básica es algo que continuamente reitera
el teórico y pintor ruso, ya que nos anuncia que el punto puede
tomar infinitas figuras. Este círculo perfecto es capaz de adquirir
diferentes variantes geométricas y desarrollar formas libres, por
ejemplo, puede ser puntiagudo, triangular, cuadrado, entre otras,
ya que su borde es fluctuante y las posibilidades formales son
ilimitadas. Estas formas son observadas con claridad en las
primeras manifestaciones artísticas de los primeros hombres
prehistóricos.

Estos valores puntiformes e ideomórficos mantienen una clara
relación esquemática con figuras, objetos, en ocasiones con
órganos de figuras y manos. En el siglo XX, el hombre regresa a
su más ancestral expresión, el origen de la expresión pictórica, el
punto, asumiendo continuamente valores espirituales, que son
manifestados mediante la representación gráfica mínima. En las
composiciones del pintor ruso Wassily Kandinsky, el punto
mantenía una referencia inevitable, caso de las obras de los años
20, donde este elemento sígnico es llevado a su máxima
expresión mediante formas de mayor dimensión, séase “Algunos
círculos”, óleo realizado en el año 1926; o en la obra de Kazimir
Malevitch en su “Círculo negro” realizado en los años 20. Esta
condición vaticinaba a comienzos del siglo anterior la aceptación
de muestras mínimas en valores que predicen otros
condicionantes terminológicos y simbólicos. Esta mínima
presencia especula con procesos de desmaterialización
representativa, pero a su vez se muestra como productora de los
suficientes condicionantes expresivos. De hecho, Kandinsky
(1986, p. 40) afirmaba que los puntos se encuentran en todas las
artes y su fuerza interior crecerá cada vez más en la conciencia
del artista.

El punto es promotor e iniciador de continuas propuestas
pictóricas, tal y como se puede observar en la obra de Kandinsky.
Junto con la línea, se relaciona con propuestas que se
manifiestan por su potencial ordenador de una composición
determinada, a través de gestos que marcan direcciones
generativas, productivas y estructurales. El punto, asumido en su

The Wayback Machine - https://web.archive.org/web/20210423122536/http://www.razonypalabra.org.mx/anteriores/n43/…

Febrero - Marzo
2005

Carr. Lago de
Guadalupe Km. 3.5,

Atizapán de Zaragoza
Estado de México.

Tels. (52)(55) 58645613
Fax. (52)(55) 58645613

El Punto: Motivo de Inicio y
Conclusión en el Arte

https://web.archive.org/web/20210423122536/http://www.razonypalabra.org.mx/anteriores/n43/isarri.html#au
https://web.archive.org/web/20210423122536/http://www.razonypalabra.org.mx/anteriores/n43/isarri.html#au
https://web.archive.org/web/20210423122536/http://www.razonypalabra.org.mx/anteriores/n43/index.html
https://web.archive.org/web/20210423122536/http://www.razonypalabra.org.mx/anteriores/n43/index.html
https://web.archive.org/web/20210423122536/http://www.razonypalabra.org.mx/anterior.html
https://web.archive.org/web/20210423122536/http://www.razonypalabra.org.mx/anterior.html
https://web.archive.org/web/20210423122536/http://www.razonypalabra.org.mx/42/editorial.html
https://web.archive.org/web/20210423122536/http://www.razonypalabra.org.mx/42/editorial.html
https://web.archive.org/web/20210423122536/http://www.razonypalabra.org.mx/sintere.html
https://web.archive.org/web/20210423122536/http://www.razonypalabra.org.mx/sintere.html
https://web.archive.org/web/20210423122536/http://www.razonypalabra.org.mx/libros/index.html
https://web.archive.org/web/20210423122536/http://www.razonypalabra.org.mx/libros/index.html
https://web.archive.org/web/20210423122536/http://www.razonypalabra.org.mx/edicion.html
https://web.archive.org/web/20210423122536/http://www.razonypalabra.org.mx/edicion.html
https://web.archive.org/web/20210423122536/http://cerebro.cem.itesm.mx/
https://web.archive.org/web/20210423122536/http://cerebro.cem.itesm.mx/


extensión como línea, se fundamenta en la ubicación de un gesto
que concreta una futura estructuración, enlazando con las
diferentes actitudes primordiales de expresión y construcción
respecto a la descripción de las ideas y los fenómenos de
interpretación. Los trazos reconocidos son los rastros fijos de
esos gestos, que plantean el método de conocimiento de las
formas. En definitiva, el punto y la línea no sólo comunican una
idea o concepto, sino que informan de la estructura con la que el
espectador capta el fenómeno y su posterior simbolización. La
estructuración de la composición, mediante el punto y la línea, se
debate entre la objetivización y la individualización del valor
interpretativo. En definitiva, la correlación entre el carácter de
estructura objetiva y los gestos impulsivos, que surgen de la
esencia presente interior, formalizan un acto de proyección
notoriamente creativo, estableciéndose los procesos conclusivos
de la obra gráfica.

Para Kandinsky, “el punto geométrico es invisible. De modo que
debe ser definido como un ente abstracto. Pensando
materialmente, el punto semeja un cero.” Este cero identificado
por el escultor y teórico Jorge de Oteiza1 con el vacío y el hueco
de los cromlechs y ciertas construcciones megalíticas no fue más
que el origen de un estudio, que aborda la historia del arte,
desde el punto de vista del hueco o vacío, y el estudio de su
propia obra como conclusión en el vacío. En este sentido,
afirmaba lo siguiente: “a nuestro cromlech vacío no solamente le
falta un pedazo, le falta todo y todo aquello que le falta es
realmente lo que tiene, lo que es. Estoy afirmando que es una
obra de arte igual a cero.” (Oteiza, 1983, sección 110). Más
adelante vuelve a añadir: “En el arte contemporáneo se está
entrando en una conclusión semejante a nuestro cero-cromlech
neolítico final, es por lo que afirmo que es la hora de
interpretarnos y de comprendernos.” (Oteiza, 1983, sección 112)

Según las diferentes teorías de este escultor, en el arte existen
dos fases, que se contraponen y que no pueden existir una sin la
otra: una primera fase de acumulación y mayor materialización
técnica y una segunda de desmaterialización e interiorización. En
esta primera etapa, se da un incremento en la expresión, donde
aparecen numerosos problemas de estructura. En cada una de
las etapas históricas, desde la Prehistoria hasta nuestros días,
hay un periodo de crecimiento, de acumulación y expresividad.
Es una fase, donde el arte parte del cero, de la nada para
comunicarse e identificarse con la realidad física de la Naturaleza.
La segunda etapa, que también existe en cada una de las épocas
anteriores, resulta una fase conclusiva. La expresividad
disminuye, la comunicación en vez de ser exterior se torna
interior, debido a una desacumulación y desmaterialización. Son
periodos conclusivos que consideran el cero o la nada final como
un punto de llegada, ahora la relación con la naturaleza tiende a
manifestarse interior y espiritual. De una física del arte se pasa a
una metafísica del arte. Según este escultor (Oteiza, 1988, p.
241), en la Prehistoria se concluye con el cero del cromlech
vasco, en Grecia con el Partenón, en el Renacimiento con las
Meninas de Velázquez, en el arte contemporáneo con Malevich,
Mondrian y con las Cajas Metafísicas de este artista vasco. Este
vacío o cero se correlaciona igualmente con el punto de
Kandinsky entendido como inicio y conclusión en la historia del
arte.

En la Prehistoria, se parte del punto como elemento generador de
nuevas proyecciones artísticas. Por otra parte, en el siglo XX, el
punto y el plano vacío son los objetivos metafísicos de una parte
de la pintura abstracta (recuérdese los cuadros de Kandinsky,
Malevich y la pintura minimalista). El punto, el cero y el vacío no
son más que principios surgidos desde los primeros años de
creación artística del ser humano y que posteriormente en el arte
del siglo XX han vuelto a ser reutilizados, como valores de un
proceso concluido y finalizado. Como afirma Jorge de Oteiza
(1983, índice epilogal, en “arte concluye”) “el arte concluye como

https://web.archive.org/web/20210423122536/http://www.razonypalabra.org.mx/anteriores/n43/isarri.html#1
https://web.archive.org/web/20210423122536/http://www.razonypalabra.org.mx/anteriores/n43/isarri.html#1


comenzó.”

Si en algunas composiciones pictóricas y gráficas del siglo XX, el
punto ha sido el marco de retorno al origen creativo del hombre
prehistórico, curiosamente, encontramos que esta teoría toma
más peso si observamos las nuevas tecnologías infográficas,
donde el punto o píxel resulta más válido que nunca a partir de la
década de los años 60 con el tratamiento informático.
Recordemos que las creaciones infográficas están fundadas sobre
los conceptos de Imagen Digital e Imagen Numérica, es decir,
una imagen donde su especificidad básica se reduce a los
pequeños elementos que la constituyen, llamados pixels. Así cada
pequeño punto o pixel es cualificado y cuantificable
separadamente en cuanto a color, textura, luminosidad y a la
localización. La imagen digital se presenta como una matriz de
números en filas y columnas en la memoria del ordenador. Los
parientes más próximos del pixelismo son las artes visuales
desde 1800 y la Animación Fílmica. De hecho, los artistas
informatizados descienden directamente del puntillismo. El
pixelismo es un movimiento que empezó cuando los ordenadores
se usaron por primera vez para crear gráficos. Desde el
advenimiento del ordenador personal, el movimiento se ha
expandido hasta convertirse en un desarrollo artístico
internacional.

Centrándonos nuevamente en el apartado más pictórico,
debemos afirmar que el hombre primitivo intenta potenciar la
ocupación espacial, enfatizando la prioridad simbólica y mágica,
mientras que el artista contemporáneo tiende a una desocupación
espacial mediante sus elementos mínimos: la línea y el punto. El
punto es la forma más escueta. Su fusión con lo que le rodea es
mínima y su tendencia se presenta de una manera estática, no
afirmando ninguna dirección en concreto. Nuevamente, podemos
decir que el punto es el elemento primario de la pintura. Su
manifestación se presenta como la máxima reducción de la
composición, siendo la imagen primaria de la expresión pictórica.

Como ya hemos dicho, el punto tiende a una ocupación espacial,
caso de las figuras que aparecen en la Cueva de Covallanas en
Cantabria (España), realizadas en el Auriñaciense antiguo
(30.000-20.000 a.d.C.), donde las figuras son conseguidas por la
sucesión de puntos, que dan idea de una línea seguida,
generando 3 ciervos con cuatro patas, e incluso con pezuñas; o la
formación lineal a base de puntos en la Cueva del Castillo, en el
denominado periodo III del Paleolítico (hace 20.000-15.000 años)
sito en la misma provincia; o la formación de puntuaciones en la
Marsoulas (Francia) de la misma época. La aparición en estos
lugares de puntos rojos se vuelve a reflejar nuevamente en el
siglo XX en obras como “Mancha roja II”, realizada en el año
1921, de Kandinsky.

El punto llevado a su máxima expresión de tamaño, alcanzado los
límites extremos y superándolos, conlleva que como tal
desaparezca y en su lugar se genere el estado embrionario del
plano. También, este teórico y artista ruso realiza una profunda
investigación en torno a las relaciones y conexiones entre el
tamaño del punto, el plano y otras formaciones sobre el plano.

Según Kandinsky (1986, p. 21), el punto no es más que un
enlace básico entre palabra y silencio. En este sentido, las
probabilidades de relación con diversas disciplinas del saber
pueden ser amplias y variadas, caso de la relación gramatical y la
conexión con el ballet y la música.

El valor de aprehensión sutil de las ideas y de los objetos
proporciona una multiplicidad de sentidos e interpretaciones, que
son emitidos mediante la pintura y el dibujo. Lo concreto es
aprehendido de manera intuitiva, conceptual y representado bajo
una referencia de prácticas científicas, técnicas o artísticas.



Las distintas modalidades de dibujo, desde las más conceptuales
a las más naturalistas, serían consecuencia de la utilización de
lenguajes de convenciones gráficas de una menor o mayor
riqueza y articulación. En este sentido, el dibujo más abstracto
(composición en base a una ilógica figurativa de puntos y líneas)
se proyecta mediante un amplio repertorio de imágenes
procedentes de un lenguaje universal, relegando el control de la
racionalidad mental. Pero, en todas ellas las bases aplicativas de
partida son el punto y la línea. Es aquí donde asumimos su
correlación y correspondencia con las primeras fases de la
creación artística, encontrando un evidente desarrollo metafísico
y simbólico.

El origen del arte se basa en la identidad entre la representación
y lo representado, siendo la imagen no sólo el sustituto de otra
realidad, sino una forma de precisar una identificación entre dos
realidades diferentes. Para Heidegger (1950, p. 13), “el origen de
algo es la procedencia de su esencia.” El origen del arte,
especialmente de la pintura, se fundamentaría en el punto, como
elemento cero de inicio. El origen de algo “sirve para convertir
subrepticiamente lo que hay en raíces del pasado y en espejo del
futuro, en contenido esencial” (Jiménez, 1992, p. 207), de ahí la
conexión del uso prehistórico del punto y su vuelta al uso en el
arte moderno. El concepto de origen se entiende desde los
fundamentos esteticistas y desde posiciones esencialistas, en
términos de progreso histórico o de evolución, desde lo primitivo
a lo civilizado, convirtiéndose en norma o modelo de lo que es
específicamente diferente, por la diversidad de situaciones
culturales. En este sentido, nuestro interés se centra en la
esencia como valor de desarrollo inicial, asumiéndolo como
proceso de inicio y conclusión de una existencia pictórica.

La historia del arte demuestra diversos valores simbólicos desde
los albores de la historia, mientras que posteriormente la
perfección y el dominio de la reduplicación técnica conlleva
nuevamente renovados conceptos de simbolización, asumiendo
los valores de la mínima materialización aplicativa en una
máxima proyección expresiva. Las primeras fases creativas del
arte como en los actuales procesos artísticos se vinculan a
prácticas en términos de borrones, manchas, puntos y líneas.
Mediante estos anteriores elementos, se retoma mediante una
mínima expresión nuevamente una máxima valoración simbólica
y espiritual.

Notas:

1 Jorge Oteiza nace en 1908 en Gipuzkoa (España). En 1929, se matricula en la
Escuela de Artes y Oficios de Madrid, donde permanecerá un breve tiempo. En 1935,
viaja a Argentina con el pintor Balenciaga. Durante este mismo año, presenta su
informe "Encontrismo" (análisis morfológico para la expresión formal). Al año
siguiente, en Santiago de Chile participa en la creación del teatro político
experimental. En 1941, es profesor en la Escuela Nacional de Cerámica de Buenos
Aires y al año siguiente el Gobierno de Colombia le contrata para la organización de
la enseñanza oficial de la cerámica. También, en 1947, dará un curso de química
cerámica en la Escuela de Ingenieros de Trujillo en Perú. Al año siguiente, regresa a
España y en 1950 se le adjudica por concurso el proyecto escultórico para la Basílica
de Aranzazu. En 1958, finaliza su experimentación escultórica, abandonando la
escultura un año después. En 1976, participa con Agustín Ibarrola y Eduardo Chillida
en la Bienal de Venecia. Entre los principales textos escritos por el artista,
destacamos los siguientes: "Carta a los artistas de América. Sobre el arte nuevo en
la posguerra" en 1944; "Interpretación Estética de la Estatuaria Megalítica
Americana" y "Renovación de la estructura en el arte actual" en 1952; "Propósito
Experimental 56-57" en 1957; "El final del arte contemporáneo, razones por las que
abandono la escultura" en 1969. Igualmente, destacan los libros: "Quousque
Tandem...!" en 1963; "Ejercicios espirituales en un túnel" en 1966.

Referencias:

Heidegger, M. (1950). Holzwege. Frankfurt: V. Klostermann.
Jiménez, J. (1992). Imágenes del hombre. Fundamentos de estética. Madrid: Tecnos.
Kandinsky, W. (1986). Punto y línea sobre el plano. Barcelona: Labor.
Oteiza, J. (1983). Quousque Tandem....! Ensayo de interpretación estética del alma

https://web.archive.org/web/20210423122536/http://www.razonypalabra.org.mx/anteriores/n43/isarri.html#1a
https://web.archive.org/web/20210423122536/http://www.razonypalabra.org.mx/anteriores/n43/isarri.html#1a


vasca. San Sebastián: Hordago.
Oteiza, J. (1964). Ideología y técnica para una Ley de los Cambios en el arte.
Ponencia para el 13º Congreso Internacional de Crítica de Arte en Italia sobre
Ideología y Técnica. Madrid. 1964. Publicado en VV.AA. (1988). "Oteiza, Propósito
Experimental". Madrid: Fundación Caja de Pensiones.

Iñigo Sarriugarte Gómez
Profesor Asociado en el Departamento de Historia del Arte de la Facultad de
Filología, Geografía e Historia, Universidad del País Vasco, España

https://web.archive.org/web/20210423122536/mailto:sarriu@euskalnet.net
https://web.archive.org/web/20210423122536/mailto:sarriu@euskalnet.net

