
Por Alejandro Ocampo
Número 36

Decir que Spinoza llevó a su máximas consecuencias el
racionalismo, no por sabido es menos sabio, sin embargo, por lo
general y pretencioso del enunciado, no necesariamente alude de
manera correcta al estructurado y profundo pensamiento de este
filósofo de origen judio-hispánico avecindado en Holanda. La vida
y obra de Spinoza reflejan no sólo un verdadero compromiso,
sino también un congruente cuestionamiento a dogmas y
privilegios de su tiempo, tal vez por eso Toni Negri lo describe
como subversivo. Considerado por algunos como menor en aras
de su racionalismo exacerbado, el pensamiento de Spinoza es por
demás conciliador y muestra una faceta del hombre que nadie se
había atrevido a indagar, quizá porque sólo él imagino al racional
ser y desechó al infinitamente elucubrado ser racional.

Para entender a Spinoza es necesario volver a Parménides de
Elea. Existe un hilo conductor y una estrecha conexión de
pensamientos entre el presocrático y este filósofo del siglo XVII,
inclusive más que con el mismo Descartes. No es casualidad que
muchos consideren a Parménides el primer racionalista que, a
diferencia de sus contemporáneos, no le interesó indagar de qué
están hechas todas las cosas, sino comprender el todo como un
gran ente dador de vida, como un sistema del que no podría
escapar nadie.

Parménides y Spinoza comparten, en primera instancia, el
carácter deductivo de su pensamiento, característica por demás
distintiva del racionalismo. Ambos inician con planteamientos
generales cual bases sobre las que se fundamentarán y, a su vez,
permitirá a sus ideas una ingeniosa e infranqueable libertad de
acción. En segunda instancia, y como consecuencia de lo anterior,
no hay nada fuera de lo racional, ni de lo planteado por la razón,
sólo es real aquello que es y como lo que no es real, no es,
simplemente no existe.

El postulado parmenídeo parte de una inocentemente perversa
frase, inobjetable en un principio, pero con consecuencias
terribles: "Es necesario decir y pensar que el ser es, porque es
posible que el ser sea y es imposible que el no-ser sea"
(Parménides en Buss Mitchell, 1999, p. 19). A partir de ello es
posible afirmar que el ser es inmutable, eterno, único y por ende,
omnipresente. No hay nada que escape al ser, no hay nada fuera
del ser, pues eso sólo significaría que es el no ser. El ser es y el
no-ser, no es.

Es a partir de aquí donde Spinoza comienza, sin obviarlo por
supuesto, a desarrollar su visión del mundo y su concepto de
ética, ambas unidas e inconcebibles por separado. Spinoza no
propone un conjunto de deberes, sino las consecuencias de un
actuar racional; Spinoza no se pronuncia por un deber ser, sino
por un ser; no impone, sólo señala. Al igual que con Parménides,
al aceptar sus definiciones y postulados, será poco que menos
que imposible no poder aceptar sus particularidades. El nombre

The Wayback Machine - https://web.archive.org/web/20200804002710/https://www.razonypalabra.org.mx/anteriores/n3…

Diciembre 2003 -
Enero 2004

Carr. Lago de
Guadalupe Km. 3.5,

Atizapán de Zaragoza
Estado de México.

Tels. (52)(55) 58645613
Fax. (52)(55) 58645613

El Carácter de la Razón: Una
Mirada a la Ética de Baruch
Spinoza

https://web.archive.org/web/20200804002710/https://www.razonypalabra.org.mx/anteriores/n36/aocampo.html#ao
https://web.archive.org/web/20200804002710/https://www.razonypalabra.org.mx/anteriores/n36/aocampo.html#ao
https://web.archive.org/web/20200804002710/https://www.razonypalabra.org.mx/index.html
https://web.archive.org/web/20200804002710/https://www.razonypalabra.org.mx/index.html
https://web.archive.org/web/20200804002710/https://www.razonypalabra.org.mx/anterior.html
https://web.archive.org/web/20200804002710/https://www.razonypalabra.org.mx/anterior.html
https://web.archive.org/web/20200804002710/https://www.razonypalabra.org.mx/actual/editorial.html
https://web.archive.org/web/20200804002710/https://www.razonypalabra.org.mx/actual/editorial.html
https://web.archive.org/web/20200804002710/https://www.razonypalabra.org.mx/sintere.html
https://web.archive.org/web/20200804002710/https://www.razonypalabra.org.mx/sintere.html
https://web.archive.org/web/20200804002710/https://www.razonypalabra.org.mx/libros/index.html
https://web.archive.org/web/20200804002710/https://www.razonypalabra.org.mx/libros/index.html
https://web.archive.org/web/20200804002710/https://www.razonypalabra.org.mx/edicion.html
https://web.archive.org/web/20200804002710/https://www.razonypalabra.org.mx/edicion.html
https://web.archive.org/web/20200804002710/http://cerebro.cem.itesm.mx/
https://web.archive.org/web/20200804002710/http://cerebro.cem.itesm.mx/


del juego es deductivo, ordenado y desestima todo aquello no
entendible por la razón, simplemente porque no existe nada fuera
de ella. Aristóteles entendió perfectamente el sentido de la
filosofía parmenídea cuando en el primer libro de la Metafísica
señala: "La unidad de Parménides parece ser la unidad racional"
(Aristóteles, 2002, p. 19). A la postre, lo mismo sucedería con
Spinoza.

La Ética Demostrada Según el Orden Geométrico, al más puro
estilo de un moderno y común libro de física, se concreta a
predecir lo que sucedería previos acuerdos metodológicos y
mínimos necesarios para que el experimento se desarrolle y
compruebe lo anteriormente expresado en teoría. Si para
Descartes y aún para Euclides, la geometría resultó ser el campo
perfecto de las ideas claras y distintas ¿Por qué no explicar y más
aún, demostrar, el carácter del hombre a través de esas
maravillosas estructuras y formas de pensamiento? Nótese las
palabras carácter y demostración, Spinoza entendió muy bien
que la ética no era un conjunto de normas impuestas y sujetas a
castigo o reprimenda en caso de no acatarlas, sino toda una serie
de características que distinguen a una persona de entre las
demás, es decir, carácter y demostrada, porque esa forma de ser
existe, es verificable en la realidad y además constituye un
comportamiento lógico de una persona.

El panteísmo de Spinoza
La Ética Demostrada Según el Orden Geométrico parte de
conceptos tan generales como Dios y el origen del alma, para
terminar en la libertad del hombre y la fuerza de sus afecciones.
En cinco partes, Spinoza delimita y traza la conducta de hombre
de acuerdo a la razón, razón que sería no sólo el común
denominador de todos, sino el gran ente integrador del hombre,
incluso Dios está circunscrito por su razón.

Su racionalismo y su origen judío, con el que tuvo muchos
problemas por su espíritu crítico, no le impidieron concebir la
existencia de Dios, así de simple y de complejo. Spinoza formula
una tesis panteísta a través de una posición racionalista que
termina en ubicar que todo es Dios, como el único que posee
todos los atributos, o como él mismo indica en sus primeras
definiciones: "Entiendo por Dios un ser absolutamente infinito, es
decir, una sustancia constituida por una infinidad de atributos,
cada uno de los cuales expresa una esencia eterna e infinita"
(Spinoza, 1984, p. 25).

Dios pues, existe necesariamente al ser la única "sustancia
constituida por la infinidad de atributos de los que cada uno
expresa una esencia eterna e infinita" (Spinoza, 1984, p. 33).
Nada escapa a Dios, es la única sustancia, es decir, Dios es lo que
se concibe por sí y no depende de nadie ni nada para formarse,
se basta a sí mismo, por ello es que tiene un número infinito de
atributos y se le necesita para explicar a todo lo que existe.

Y es justamente aquí en donde el panteísmo de Spinoza tiene
una variación, pues no lo concibe bajo la forma común: Dios es
todo, sino todo en Dios: "Todo lo que es, es en Dios y nada puede
existir ni concebirse sin Dios" (Spinoza, 1984, p. 37) En pocas
palabras, fuera de Dios no puede existir ni concebirse sustancia
alguna, por ello Dios tiene todos los atributos, algunos los
comparte de forma completa, algunos de forma completa. Dios
es el gran ente integrador y poseedor de todo, el origen y la
sustancia de todo cuanto existe.

Dios posee naturaleza eterna e inmutable, por ende es
trascendente, justo como el ser de Parménides. Dios es el ente
dinamizador de la creación, el principio y fin de todo cuanto
existe.

En cuanto al actuar de Dios, su conducta está determinada por su
propia naturaleza. El carácter racional, o mejor dicho, la



racionalidad es una frontera que el mismo Dios no puede rebasar,
simplemente porque su actuar se vería mermado al perder la
infinitud de sus atributos, pues como lo menciona el segundo
corolario de la proposición XXXII de la primera parte:

Se sigue : 2°, que la voluntad y el entendimiento sostienen con
la naturaleza de Dios la misma relación que el movimiento y el
reposo, y, absolutamente, que todas las cosas de la Naturaleza
que (Prop. 29) deben ser determinadas a existir y a obrar de
cierta manera. Porque la voluntad, como todas las demás cosas
necesita de una causa que la determine a existir y a producir
algún efecto de cierta manera. Y aunque de una voluntad dada, o
de un entendimiento dado, se siga una infinidad de cosas, no se
puede decir por esto que Dios obra por la libertad de su voluntad;
así como no se puede decir, porque del movimiento y del reposo
se sigan ciertas cosas (y porque estos efectos sean también
innumerables), que Dios obra por la libertad del movimiento y del
reposo. Por consiguiente, la voluntad no pertenece a la
naturaleza de Dios más que las otras cosas de la Naturaleza y el
reposo y todas las demás cosas, que hemos demostrado que
siguen en la necesidad de la naturaleza divina y son
determinadas por ellas a existir y a producir algún efecto de
cierta manera (Spinoza, 1984, p. 55).

La naturaleza divina y la voluntad son causa necesaria aún en
Dios mismo, es una forma de, al mismo tiempo, justificar su
existencia y manifestar sus actos. Por otra parte si la voluntad y
el entendimiento son un cierto modo de pensar: es justamente la
razón la gran causa necesaria, la que une y engloba todo. Dios es
sólo cosa pensante.

Cuerpo, alma y pensamiento
Esta estructura y visión puramente racional, no podría funcionar
sin encontrar una razón trascendente y que funcione a manera de
modelo rector, esta razón, es la relación causa-efecto. Presente
en todo y abierta manifestación de la necesidad de explicar el
porqué de las cosas, Dios incluido y sometido, la relación causa-
efecto desciende desde la Naturaleza divina. El axioma III de la
primera parte señala: "De una causa determinada que se supone
dada, se sigue necesariamente un efecto y, por el contrario, si no
es dada ninguna causa determinada, es imposible que se siga un
efecto "(Spinoza, 1984, p. 26). Esta réplica de la tercera ley de
Newton presenta dos cuestiones: la atracción del estudio del
carácter por parte de los racionalistas y, que no hay nada que
escape a lo racional. La proposición XXVI señala: "Una cosa
determinada a producir algún efecto ha sido determinada
necesariamente por Dios; y la que no ha sido determinada por
Dios no puede determinarse por sí misma a producir un efecto"
(Spinoza, 1984, p. 50)

Como buen cartesiano, Spinoza comienza por separar el alma y el
cuerpo: "Entiendo por cuerpo, un modo que expresa la esencia
de Dios, en cuanto se le considera como cosa extensa de una
manera cierta y determinada" (Spinoza, 1984, p. 67) y más
adelante "El Alma humana no envuelve el conocimiento adecuado
de las partes que componen el Cuerpo humano" (Spinoza, 1984,
p. 94). El hombre pues se compone de una Res Extensa y una
Res Cogintans que, sin embargo no son mutuamente excluyentes
o hasta denigrante la primera para la segunda como en el
racionalismo cartesiano. El cuerpo es parte importante del
hombre en tanto es una creación divina, que sigue a una causa y
terminará en un efecto. En resumen, el cuerpo es también una
creación de la necesaria voluntad de Dios, de ese envolvente
espíritu racional. Pero Spinoza las entiende unidas para que el
hombre desempeñe sus funciones propias, inclusive se deshace
de dictados que él considera caducos en cuanto al hombre como
el corruptor de la naturaleza y como ente separado de ésta por
sus sentimientos y pasiones:

Creen, efectivamente, que el hombre perturba el orden de la



Naturaleza en vez de seguirle, que tiene sobre sus propias
acciones un poder absoluto y sólo toma de sí mismo su
determinación. Buscan la causa de la impotencia y la
inconsistencia del hombre, no en la potencia común de la
Naturaleza, sino en no sé qué vicio de la naturaleza y, por este
motivo, se lamentan o se burlan de ella, la desprecian o, lo que
es más frecuente, la aborrecen; el que censura con más
elocuencia o mayor sutilidad la impotencia del Alma humana es
considerado como un ser divino (Spinoza, 1984, p. 121).

Los sentimientos, pues, son parte de la Naturaleza humana, el
quitarlos sería tanto como que el hombre perdiera su
característica de hombre. Spinoza no propone una dominación de
las pasiones y sentimientos al estilo mesurado de Sócrates o
equilibrado de Aristóteles, sino un pleno conocimiento de ellos,
pues parte de la premisa de que nada es suficientemente dañino
si se conocen sus consecuencias.

Los sentimientos, o las afecciones como él las llama, se dibujan
en las ideas de falso, verdadero e inadecuado. Para empezar
"Toda idea que es absoluta en nosotros, es decir, adecuada y
perfecta, es verdadera" (Spinoza, 1984, p. 100) y si las ideas
adecuadas y perfectas son aquellas que constituyen la esencia
del Alma, en relación directa con Dios, las ideas verdaderas no
serán otras que las formuladas con y gracias a la razón.

Las ideas falsas no serán otras que las confusas e incompletas, es
decir, las que se encuentran privadas del conocimiento de las
cosas. Enseguida surgen las ideas inadecuadas y confusas, pero
todas estás ideas, por su falta de conocimiento y su inexactitud
no pueden estar en sintonía con Dios, con la esencia del Alma y
con la razón, sino sólo en relación con el Alma en particular de
alguien. Esas ideas inadecuadas, bien podrían ser llamadas
afecciones. Su imperfección e inexactitud radica en ser
discordantes con la esencia del Alma, con Dios y con la razón. La
proposición III de la tercera parte lo señala de esta manera: "Las
acciones del Alma nacen únicamente de las ideas adecuadas; las
pasiones dependen sólo de las ideas inadecuadas" (Spinoza,
1984, p. 123).

Ello lleva a otro punto, no menos importante en la obra de
Spinoza y tema central en el racionalismo y visiones opuestas: el
conocimiento.

La posición en relación a la posibilidad de conocer en Spinoza es,
de la misma forma que en sujeto cartesiano, igual ante el
conocimiento. Todos los hombres son iguales cuando conocen,
pero Spinoza introduce una variante al mencionar la figura de
Dios, porque al ser Dios una cosa que piensa "Por consiguiente,
lo que da el conocimiento de la esencia eterna e infinita de Dios
es común a todos y se halla igualmente en la parte y en el todo,
y, por consiguiente este conocimiento será adecuado" (Spinoza,
1984, p. 112). Sólo porque todos tienen esa esencia, todos
pueden conocer, por decirlo de algún modo, la acción de conocer
se ejecuta porque se conoce una parte de Dios.

En consonancia con lo ya expuesto, la idea adecuada será aquella
"en cuanto se la considera en sí misma, sin relación al objeto"
(Spinoza, 1984, p. 68). La idea adecuada no necesita de auxiliar
alguno para serlo, se trata de una idea intrínseca, de una idea
verdadera, su carácter no está en función de una demostración
externa, sino de un conocimiento interno.

Conclusiones
Spinoza demuestra no sólo la compatibilidad entre lo humano y la
razón, sino la unión de ambas, lo que no pueda entrar o
acoplarse es simplemente porque no es parte de la Naturaleza
divina: la razón.

Dios es la única sustancia, el gran poseedor de todos los



atributos, pero su existencia está supeditada a la razón como la
gran ordenadora y dictadora, la razón flota en el ambiente que
respira Dios. Su existencia es necesaria en la medida de ser el
creador, inspirador y causa de todo lo que hay. Todo en Dios.

La conducta humana está sujeta a una serie de afecciones,
sentimientos, pasiones y equivocaciones, que son producto de su
propia Alma y del desconocimiento, su trabajo consiste en
conocerlas y saber la forma en cómo actuarán en él. La ética es
el estudio de esas afecciones, prediciendo lo que ocurrirá si... y
describiendo la forma de actuar de una persona que conciba de
igual manera el mundo.

La mejor manera de evitar los errores es actuar con conocimiento
de causa, pues nada se escapa de la relación causa-efecto y al
conocer la causa por ende se conocerá también el efecto lo que
implica predecir y entender el porqué. ¿Algún parecido con la
ciencia?. Es posible afirmar que Spinoza no intenta otra cosa que
desvelar la verdadera naturaleza del error.

Spinoza no concibe a un hombre aislado o separado de la
naturaleza o del orden, sino a un integrante más de ese conjunto,
lo cual significa que está en constante posibilidad de conocer a
Dios y, más aún, en Dios. Si Platón decía que conocemos cuando
recordamos, Spinoza señala que esto es posible sólo cuando
conocemos a Dios.

Referencias:

Aristóteles (2002). Metafísica. México: Porrúa
Buss Mitchell, H. (1999). Raíces de la sabiduría. México: Thomson
Spinoza, B. (1984). Ética. Madrid: Sarpe

Mtro. Alejandro Ocampo
Director del Proyecto Internet de ITESM Campus Estado de México, México. Así
como de Razón y Palabra, primera publicación electrónica espacializada en
Comunicación en América Latina

https://web.archive.org/web/20200804002710/mailto:aocampo@itesm.mx
https://web.archive.org/web/20200804002710/mailto:aocampo@itesm.mx

