
Por José Rojas
Número 36

Más que un ensayo o artículo académico, nos conformamos aquí
con sembrar incitaciones, con evocar a modo de muy libre ensayo
(y sirva de homenaje a Montaigne, maestro de co-municadores al
iniciarse los tiempos modernos) múltiples aspectos de la imagen,
la virtua-lidad, la cultura, el arte y la comunicación, de cara a un
nuevo milenio, llamando la atención sobre diversos problemas y
el carácter ambiguo, contradictorio o, en todos los casos, rela-
cional de los conceptos y fenómenos evocados. Como evocación,
más que datos y conclu-siones inamovibles, buscamos motivar
reflexiones y diálogos más precisos a partir de los planos
subrayados.

I. Vivimos Quimeras (O "Toda Imagen Es Virtual")
Tan abundantes discursos, esperas y festejos, hoy, por el
advenimiento de un nuevo mi-lenio, me recuerdan nuestra
capacidad para asumir como si fuesen hechos y entes concretos
muchas imaginaciones, quimeras y convenciones, que no
incumben sólo al ámbito de las imágenes, las comunicaciones o
el pensamiento general, sino a todo lo histórico, lo cultural, lo
humano (en fin de cuentas, tan indisolublemente ligados entre
sí).

Pudiera uno comenzar -pero no lo haré, pues constituye un lugar
excesivamente común- con el tópico de nuestro calendario
moderno (gregoriano, por más señas) y su suprema
arbitrariedad, tan inferior al de los aztecas y otras culturas que sí
fijaban fechas, períodos y nombres de acuerdo con movimientos
planetarios, solares, lunares y sucesos cósmicos en general. No
un primero de enero en el que no comienza realmente nada más
que lo que no-sotros convenimos, ni siquiera en este año dos mil,
simplemente porque un monje medieval llamado Dionisio y
apodado "El Exiguo" no acertó con el cálculo (muy bien
intencionado y muy erráticamente perpetuado desde entonces)
del nacimiento de Cristo, que cumplió dos mil años hace ya un
quinquenio.

Y vivimos estas fechas y divisiones tan erráticas y convencionales
(erráticas, convencio-nales, falaces, ilusorias, ¡cuidado!, no es lo
mismo que virtuales) como absolutos incues-tionables, como
presencias insoslayables. Después de todo, humanos somos,
errar es de humanos, y una convención o un hábito más o menos
diferente no va a transformar al mundo.

Tampoco comienzo estas evocaciones con el tema del lenguaje y
su relación con la cul-tura, aunque no perdemos nada con evocar,
al menos de paso, nuestra contumaz propensión (claro, la de
quien no es un lingüista consumado) a vivir nuestra propia
lengua como la lengua, como si se naciese ya con el español o el
chino como se nace con un corazón y dos piernas, y como si se

The Wayback Machine - https://web.archive.org/web/20200804002810/https://www.razonypalabra.org.mx/anteriores/n3…

Diciembre 2003 -
Enero 2003

Carr. Lago de
Guadalupe Km. 3.5,

Atizapán de Zaragoza
Estado de México.

Tels. (52)(55) 58645613
Fax. (52)(55) 58645613

¿Cuán Virtual Es La "Realidad
Virtual", ...Y La "No-Virtual"?
(Evocaciones sobre imágenes,
realidades, comunicación,
cultura, arte y lo virtual)

https://web.archive.org/web/20200804002810/https://www.razonypalabra.org.mx/anteriores/n36/jrojas.html#Jb
https://web.archive.org/web/20200804002810/https://www.razonypalabra.org.mx/anteriores/n36/jrojas.html#Jb
https://web.archive.org/web/20200804002810/https://www.razonypalabra.org.mx/index.html
https://web.archive.org/web/20200804002810/https://www.razonypalabra.org.mx/index.html
https://web.archive.org/web/20200804002810/https://www.razonypalabra.org.mx/anterior.html
https://web.archive.org/web/20200804002810/https://www.razonypalabra.org.mx/anterior.html
https://web.archive.org/web/20200804002810/https://www.razonypalabra.org.mx/actual/editorial.html
https://web.archive.org/web/20200804002810/https://www.razonypalabra.org.mx/actual/editorial.html
https://web.archive.org/web/20200804002810/https://www.razonypalabra.org.mx/sintere.html
https://web.archive.org/web/20200804002810/https://www.razonypalabra.org.mx/sintere.html
https://web.archive.org/web/20200804002810/https://www.razonypalabra.org.mx/libros/index.html
https://web.archive.org/web/20200804002810/https://www.razonypalabra.org.mx/libros/index.html
https://web.archive.org/web/20200804002810/https://www.razonypalabra.org.mx/edicion.html
https://web.archive.org/web/20200804002810/https://www.razonypalabra.org.mx/edicion.html
https://web.archive.org/web/20200804002810/http://cerebro.cem.itesm.mx/
https://web.archive.org/web/20200804002810/http://cerebro.cem.itesm.mx/


naciese ya con los hábitos y costumbres de nuestra cultura, de
nuestros padres, aún a pesar de esta cultura y su
correspondiente educación. ¡Cómo olvidamos que ni siquiera
caminásemos erguidos ni hablásemos si no nos enseñaran (y a
veces hasta prácti-camente nos obligan), y que somos personas
porque hablamos, o sea, tenemos un pensa-miento y
participamos del VERBO (que no sólo se hacer verbal, sino
también gestual, es-pacial, temporal).

¿Cómo extrañarnos, entonces -y ya vamos entrando más en
materia- , que sustan-ciemos y corporeicemos las imágenes
hasta tal punto que las concibamos como entes, objetos ahí
existentes de modo absoluto y autónomo, a fuerza de tanto
verlas asociadas a cuerpos, o simplemente, de tanto percibirlas
cotidianamente? "Ser es ser percibido", dijo el famoso Berkeley, y
aunque tampoco lo creemos así como así, también entendemos
sus razones.

¿Cómo no entender, entonces nuestro olvido del carácter siempre
relacional de la imagen (entre el sujeto perceptor y la fuente
emisora de rayos o campos electromagnéticos) y de que toda
imagen es una realización concreta "aquí, ahora y así" de un
sinnúmero de resultantes posibles según, al menos, tres
variables: fuente, perceptor y circunstancias?

Y saber que ninguna imagen existe siempre y universalmente
como ente independiente, fijo, cristalizado, sino sólo para quien
la realiza mediante un acto de percepción en una cir-cunstancia
dada, siempre condicionada histórica, culturalmente: vemos lo
que vemos porque - además de nuestro aparato fisiológico y de
las cualidades físicas de los rayos emiti-dos-la cultura nos
condiciona a verlo así, y eso nadie lo duda desde Van Helmholtz y
luego, mucho menos en este siglo desde Panofski, Gombrich y
otros muchos.

Saber esto es saber que toda imagen es virtual. Así de
sencillo. Y, una vez más, ¿por qué extrañarnos?

¿Acaso la misma "realidad" no posee también sus tonos
virtuales? ¿Acaso no construimos la realidad (tanto a nivel social
como individual) a modo de concreciones o actualizaciones
nacidas de un foco cuya "naturalidad" no pretendemos negar del
todo pero que siempre existe "para nosotros" y modificada por
las asunciones que hacemos de ella"? He ahí los muy distintos
enfoques del tema, desde el pensamiento clásico del siglo XIX y
principios del XX hasta las diversas y divergentes perspectivas
actuales, como las de P. Berger y T. Luckmann en La
construcción social de la realidad, y J. R. Searle en La
construcción de la realidad social.

Calendarios, lenguajes, imágenes, incluso "realidades" son unas
veces mucho más rela-tivos, convencionales y quiméricos, y otras
veces mucho más "virtuales" que lo que nos luce a primera vista,
por simple falta de toma de conciencia. Y, subrayamos, no es
posición de agnósticos ni de escépticos, sino de culturólogos,
sociológos, psicológos y comunicólogos, incluso de los más
realistas.

II. ¿Realidad? Virtual Y "Realidad Virtual"
Puede resultar aventurado calificar a toda realidad (socialmente,
humanamente vista) como virtual. Pero ésta sí lo es, al menos
desde muchas perspectivas.

Aun afiliándonos al más empedernido realismo y viendo a la
realidad (En todo caso, a lo "existente", a la "naturaleza": no
entremos en detalles) como lo Uno, constituida esencial-mente
como Única, a la cual nos aproximamos, concebimos o reflejamos
más o menos objetivamente; deviene inevitable recordar esa
aludida y sempiterna variedad de aprecia-ciones de su



concepción o visión, de lo cual es muestra la historia de las
ciencias así como la historia de la filosofía.

La "concepción del mundo" (la "Weltanschaug" tan famosa de la
filosofía alemana) ha sufrido (y disfrutado) tantas variaciones
como épocas, lugares y movimientos ha habido. Y si hablamos
específicamente de la "realidad social", mucho más aún.

Nada extraño es ya el tema de las "realidades" construidas por
los diversos medios de comunicación.

Desde el arte de las cavernas, desde los textos de las pirámides,
desde los primeros medios de comunicación (claro, el gesto y la
palabra) hasta Internet, los lenguajes y los medios son
inseparables y ponen de manifiesto ese aspecto virtual de la
realidad como potencia, haz de fuerzas, relaciones, variables y
programas que se actualiza, se concreta, singulariza, inter-preta
y reinterpreta cada día y en cada ocasión.

¿Cuán virtual no es el mundo homérico, ese mundo de hombres,
héroes, dioses y semi-dioses, tierra, Hades y Olimpo
interactuantes; o el de la Divina Comedia del Dante, más bien
escindido en círculos y niveles, pero con un divino programa
común a actualizarse según voluntades y circunstancias (virtudes
y pecados); o el de las novelas y filmes de anticipación científica
(el de aquellos que se dan realmente como eso, como
anticipación).

Recordemos una vez más la famosa transmisión radial -
actualizadora en su momento- de La guerra de los mundos,
transmitida con tan magistral (y eficaz) virtualidad por Orson
Welles.

Claro, la modernamente llamada "realidad virtual", esa vinculada
al ciberespacio, posee, no lo dudamos, un grado más agudo de
virtualidad que la realidad llamada "natural", porque aquella es
un grado menos concreta y realizada en el aquí y el ahora.
Cuestión de grados y de agudeza.

La atención sobre lo virtual (imagen, realidad, lenguaje,
comunicación y cultura) no surge en estas últimas décadas a
partir de la cibernética, y ni siquiera con las nuevas artes y mo-
vimientos artísticos de la a veces bien y a veces mal llamada
"posmodernidad", su institu-cionalismo, su conceptualismo y su
"apertura" de obras y acciones hacia las perspectivas y
recepciones personales. Con otras formulaciones y, quizás, con
menos conciencia de ello, se manifestó ya mucho antes del siglo
XX para alcanzar luego un clímax en las décadas de los años
cuarenta y cincuenta (Vigotsky y sus seguidores) y luego otro en
los cincuenta y sesenta (McLuhan, la Escuela de Palo Alto, ...) de
la vigésima centuria.

A fines de los noventa, dicha reflexión, consciente a plenitud,
estimulada y abundante, llega a sentirse como vital. Los grandes
horizontes de su implementación cibernética favo-recen múltiples
perspectivas, con frecuencia incluso discordantes, para llegar a
esbozar una nueva "sociedad de la comunicación" (desde
Habermas hasta Luhmann y otros), sociedad de infinitos enlaces
interpersonales, intergrupales, universales, donde cada uno esté
(si no como ser, sí como alcance, como potencia virtual) en cada
punto del planeta; o plantear "la cons-trucción social de la
realidad" (Berger y Luckmann) o la "construcción de la realidad
social" (Searle); sin que falten otros variados puntos de vista.

Pero el hecho de que determinado progreso técnico posibilite al
hombre de hoy simular, recrear y hasta crear de modo más
cristalizado (no sólo en el plano de las sensaciones y
percepciones; además, en el de las actualizaciones y lo concreto)
un objeto, entorno, mundo y realidad; no ha de ocultarnos, sino
más bien develarnos las antiguas y las constantes virtua-lidades



(como lo han intentado, entre muchos más, Gilles Deleuze y Félix
Guattari en sus ensayos El Anti-Edipo y Mil mesetas, John
Pfeiffer en su libro La explosión creativa y Howard Rheingold
en su Realidad virtual), constantes donde se inscriben, quizás en
primer orden, las imágenes del arte pero en fin de cuentas el
universo humano.

III. Todo arte es virtual
La índole virtual del arte es una de las perogrulladas (¡qué
contradicción!) más descono-cidas (de hecho si no de conciencia)
aun por afamados analistas.

Función y esencia (una de ellas, no la única) del arte ha sido
siempre construir imágenes, un mundo de imágenes o, como
algunos prefieren, un "modelo imaginal".

Su finalidad (sin fin, como insistió Kant) no es el cuerpo: el o los
cuerpos (cuando los hay) son puras mediaciones para la imagen
y, más virtualmente aún, para la situación estética, para la
percepción y el sentimiento de lo artístico, en particular, y de lo
estético, en general.

Por muy sólida, corporal y, por ende, concretizada y cristalizada
que pueda lucirnos una obra de arte (¿qué mejor ejemplo que las
gigantescas catedrales?), su verdadera ontología y asimismo su
fenomenología radican en la imagen que percibimos de esa, o
mejor, a partir de esa solidez corporal, y no en su materialidad
propiamente dicha, aunque ésta, por supuesto, influya cual una
de las causas importantes de la imagen y todas las percepciones
que expe-rimentamos ante ella (las condicionantes institucionales
y, en general, culturales son otras causas, entre varias más).

En cuanto arte, es tan "imaginal" una pequeñísima acuarela como
una gigantesca catedral o una obra escénica (digamos, una
grandiosa ópera) pues, la obra de teatro, el ballet, la ópera no
son los señores A y B, las señoras C y D y los atrezzos del
escenario, sino las imágenes (danzarias, teatrales, operáticas)
creadas a partir de lo que se desenvuelve en el escenario (y
según nuestra fisiología visual y acústica, y nuestra sicología e
instituciones y acondicio-namientos culturales generales).

Asombra ver cómo ya al inicio de un nuevo milenio
supuestamente tan avanzado en es-peculaciones, razonamientos
y comprensiones, se siguen confundiendo artes, imágenes y
mediaciones. Y el ámbito más frecuente es quizás el del cine.
¡Cuántas contraposiciones, por ejemplo, entre cine y teatro
comparan "imágenes" ilusorias, "ilusión de realidad" con
"cuerpos", artes "corporales", etc., etc.

¡Parece increíble que aún no deslindemos entre "imágenes" e
"imágenes artísticas" (tea-trales, escénicas en general, fílmicas:
igualmente imaginales en cuanto arte, en cuanto mundos
igualmente virtuales) y los recursos y mediaciones productoras
suyas!

¡Y no es poco frecuente escuchar deslices -a veces más o menos
solapados y hasta de afamados teóricos- confundiendo,
conceptualizando e incluso explicando al cine como imágenes
mientras el teatro sería cuerpos y presencias reales,
confundiendo así lo imaginal con sus mediaciones!

Por supuesto, las dos clases de imágenes pueden proporcionar
experiencias diferentes (fílmicas unas, teatrales otras) porque las
fuentes y mediaciones, los recursos y circunstan-cias no son
idénticos, y pudiésemos ponernos a especular sobre la matriz
cinematográfica como una mediación de segundo grado
(mediación de mediaciones) con respecto al escena-rio teatral
como mediación directa, de primer grado.



Mas estas y otras muchas especulaciones posibles y los matices
no se inscriben en nuestra evocación actual. Constituyen otros
temas que, de todos modos, no son obstáculo para que
reafirmemos el carácter imaginal (y virtual) tanto de la obra
fílmica (con su matriz fotográ-fica o electromagnética: mediación
de mediaciones) como de la imagen teatral (con sus mediaciones
escénicas directas) como de cualquier experiencia artística,
corporal o no, perdurable o efímera.

IV. "Virtualidad" Virtual y Ética
Uno de los mejores efectos de la imagen que hoy solemos llamar,
propiamente, virtual (asociada a computadoras, programas,
terminales ópticas, etc.) ha sido precisamente la conciencia de la
sempiterna virtualidad de la vida humana, de nuestro devenir
histórico, de nuestra cultura, así como de la necesidad y las
fructíferas posibilidades de la imagen virtual, la realidad virtual y
todo el virtual ciberespacio.

De uno u otro modo, nos hallamos ante una nueva extensión,
una nueva modalidad de extender el universo humano o
(valiéndonos de las precisiones desglosadas por Pierre Lévy en
¿Qué es lo virtual?) un paso de avance en esa virtualización
implicada en la cultura que ha hecho, simple y llanamente, que el
ser humano sea compleja y ricamente humano.

¡Lástima de los apocalípticos de que habla Eco en su
Apocalípticos e integrados! ¡Pobres milenaristas de siempre!
¡Lamentémonos por los "videoniños" que describe Giovanni Sar-
tori en Homo Videns, y también lástima de los videoidiotas!,
porque sí podrán existir (hay de todo en la viña del Señor). Pero
también podemos confiar un poco más en nosotros -sé que no
siempre es tan fácil- , en nuestras potencialidades para superar
riesgos, obstáculos, males reales, y en las bondades que traiga el
ciberespacio, como la energía atómica y toda la física nuclear y
cuántica a pesar de las nefastas bombas y otras armas nucleares.
He ahí todo un universo de comunicaciones, de cálculos y
simulaciones científicas, de realizaciones artísticas y, por qué no,
de entretenimientos.

Hay grados de virtualidad y diversos ámbitos de manifestación de
la misma. Puede ser estéril o fructífera, beneficiosa o perjudicial,
agradable o angustiante, ... Depende del qué, el cómo, el
cuándo, el porqué, el para qué, el quién...

De uno u otro modo, nos hallamos ante una nueva extensión,
una nueva modalidad de extender el universo humano o
(valiéndonos de las precisiones desglosadas por Pierre Lévy en
¿Qué es lo virtual?) un paso de avance en esa virtualización
implicada en la cultura que ha hecho, simple y llanamente, que el
ser humano sea compleja y ricamente humano.

V. Extensiones, Comunicación, Cultura
Las nuevas modas o, en general, las novedades muy sonantes
suelen provocar el olvido de otros hitos importantes.

Muchos de tales hitos dejan de ser manidos aunque el tiempo
que los subsume no sea tan prolongado, y aunque se hallan en la
base (es verdad, no siempre con toda conciencia) de las
modernas teorías y experiencias sobre virtualidad y
comunicación; relegados sin que hayamos cosechado aún todos
sus posibles frutos y a pesar de que incluso sus aspectos menos
"tecnificados" (entendido en lenguaje "cibernético") siempre
podrán valer como complementos del más sofisticado mundo
comunicacional. Porque, después de todo, en la base estamos
nosotros, los hombres reales, concretos, corporales, sin quienes
no tiene sentido la progresiva virtualización; los seres que, en fin
de cuenta, actualizamos, hacemos concreta y real toda



virtualidad.

De momento se habló en cada salón de McLuhan, pongamos un
ejemplo, y luego pasó al plano de bibliografía más o menos
clásica pero en la práctica menos leída de lo que debiera serlo.

Y si el caso McLuhan resulta tan buen ejemplo, es porque sentó
bases importantes para "comprender los medios de
comunicación" (así promete un libro suyo). Y aunque no haya que
creer al pie de la letra que "el medio es el mensaje" (otro de sus
textos y prédica cons-tante) tampoco hemos de rechazarlo de
plano, y aunque sean a menudo unilaterales o in-completas sus
visiones sobre las galaxias de la oralidad, de la imprenta
(Gutenberg) y de los más modernos medios, tampoco carece de
razones sobre la transformación producida en el hombre (en su
sensibilidad, su disposición perceptiva, su distribución del tiempo
y el espa-cio, etc.) por la "ecología" de los medios.

En general, estas últimas décadas del milenio han cambiado en
progresión geométrica, hiperbólica, la faz de las comunicaciones,
de los conceptos sobre ella, de las modernas so-ciedades
industriales y de su universo total de imágenes y signos
("semiosfera").

Otro ejemplo de fructífero hito, quizás más fecundo y menos
recurrido aún de lo debido, es la "Escuela de Palo Alto": Bateson,
Birdwhistell, Hall, Watzlawick,...

Mientras los más "modernos" (y los llamados "posmodernos") se
enfrascan en el desa-rrollo de los más sofisticados mass media
posibilitados por la electrónica y el láser; los investigadores de
Palo Alto, apegados a lo raigal del hombre y la cultura, sin dejar
de ser también modernos en sus problemas y motivaciones,
fijando su atención en lo más cercano y corporal (en lo hasta
cierto punto menos virtualizado) pero también en lo ambiental y
cultural (lo más extendido y virtualizado), fijándose
holísticamente en el hombre y su entorno ob-tienen
(precisamente por lo antes referido) genuinos descubrimientos,
renovaciones y crite-rios de base.

El cuerpo y el gesto (la kinesia), el tiempo y el espacio (la
proxemia), las contradicciones internas de la psiquis y de las
relaciones intrafamiliares e intragrupales (el "doble vínculo")
pueden encabezar un inmenso listado de las áreas y problemas
en que se fijaron y hallaron relevantes soluciones y concepciones.

Ampliando la lista, no podemos soslayar una de muy alto rango:
la destrucción definitiva (y probada) de los viejos modelos de la
comunicación desde Aristóteles y muchos siglos después Laswell,
Shannon y Weaver, Schramm, Maletzke...; desenmascarados
como ve-tustamente cartesianos (racionalistas, verbales,
lineales). Porque, y lo demostraron: "Es imposible no comunicar"
(He ahí el gesto, la posición, el silencio) y un genuino modelo de
la comunicación ha de ser "orquestal" (en el sentido de
polifónico, resonante, ambiental...).

Además, y estas teorías las desarrolló al máximo Edward T. Hall
(El lenguaje silencioso, Más allá de la cultura), la
comunicación es la base de la cultura (y, claro, de la educación y
otras actividades fundamentales del hombre). La cultura es un
sistema de extensiones (homenaje explícito a McLuhan), muchas
de ellas de segundo grado, que toman el lenguaje (extensión de
primer grado) como núcleo para conformarse.

Por supuesto, y aunque no suele acudirse a la palabra, la
virtualidad es omnipresente; los procesos de extensión y la
virtualidad permean toda cultura: conciencia e inconsciencia,
emociones e idiosincracia se encargan de actualizar, concretizar,
realizar en cada instante y circunstancia (tiempo, espacio y
sociedad) esos múltiples programas sicológicos y cultura-les,



históricos, que mueven el devenir humano, las diversas culturas
y, claro, por supuesto, los universos de imágenes.

Tampoco a los investigadores de Palo Alto le habían faltado
precedentes -y no sé hasta qué punto conocidos por estos
ilustrados psicólogos, sociológos, comunicólogos y culturó-logos,
pues no recuerdo haberlos visto en sus citas, exceptuando a
Luria.

Entre tales precursores, Vigotski, muy puesto de moda ahora
sobre todo entre los educa-dores y artistas de América Latina,
Europa y los Estados Unidos de América, sagaz estudioso del
pensamiento, el lenguaje y las artes, y luego un discípulo suyo
llamado Leontiev, se irguieron como pilares de la comprensión del
hombre a partir de la cultura, de la cultura como extensiones
generales (claro, sin utilizar esa palabra, según recuerde) y como
poten-cializaciones desarrolladas y por desarrollar.

Así, la cultura resuelve necesidades sustituyendo, creando,
objetualizando lo que el hombre no tiene y lo que las fuerzas
históricas desencadenan: el frío con abrigos al no tener pieles
como la del oso o la foca; la traslación con aviones, al no tener
alas como las águilas. Los estereotipos genéticos, la herencia
biológica es no sólo "extendida", sino incluso supe-rada,
sobrepasada, potencializada mediante la herencia cultural.

Y en la médula de la herencia cultural, el pensamiento y el
lenguaje, la memoria y la comunicación. Pensamiento, lenguaje,
comunicación y hombre son, pues, indisolubles. No existe uno sin
el otro. No hay género humano sino gracias a la imaginación
creadora, con su capacidad de anticipar, concebir, proyectar,
programar y "virtualizar" lo que luego se hará concreto, tangible,
actual y, nuevamente... "virtual", en un continuo devenir no de
retorno sino de desarrollo dialéctico (al menos en la concepción
de ellos).

¿Cómo ignorar la relevancia del binomio virtualidad-concreción (o
actualización) y que toda realidad humana es virtual antes de ser
actual, y que aun siendo ya "actual" sigue siendo "construida" tal
como, sin que tengamos que suscribir totalmente sus ideas y
matices, es-bozan Peter Berger y T. Luckmann en La
construcción social de la realidad?

VI. Clausura Provisional (¿y Virtual?)
Hemos evocado, conjuntamente, un mundo de problemas,
soluciones y propuestas.

Por mi parte, sin embargo, todavía me gustaría escribir una serie
de frases que, evocadoras, sintetizando lo anterior, invitan a
abrirnos hacia nuevos mundos de reflexión.

Nos despedimos con ellas:

Toda imagen es virtual. Todo arte es, en cuanto arte, imagen y,
en cuanto modelo de imágenes, es virtual. Toda realidad tiene, al
menos, ciertos visos de virtualidad. Toda cultura es producto de
potencializaciones, extensiones y actualizaciones de lo ya dado o
realizado concretamente y de los procesos humanos de
anticipación y virtualización, y a la vez necesita generar nuevas
virtualidades: al inicio, en medio y al final de todo proceso
cultural podemos hallar la virtualidad. La comunicación es médula
de la cultura. Es imposible no comunicar. El espacio virtual
llamado "cibespacio" conforma cada vez más una nueva sociedad
de comunicación. Virtualidad, imagen, lenguaje, realidad, cultura
y comunicación son con-ceptos y fenómenos cada día menos
desvinculables para el hombre, y lo fueron siempre.

Y al hombre corresponde la última palabra en cuanto a los
posibles Apocalipsis o los mejoramientos humanos.



Dr. José Rojas Bez
Profesor Titular del Instituto Superior de Arte de Cuba y miembro de la UNEAC,
la FIPRESCI y SIGNIS, Cuba.

https://web.archive.org/web/20200804002810/mailto:thorvic2001@hotmail.com
https://web.archive.org/web/20200804002810/mailto:thorvic2001@hotmail.com

