Primera Revista Electronica en América Latina Especializada en Comunicacién www.razonypalabra.org.mx

= Sobre la Revista : = Comtribuciones : : Directorio : = Buzon : = Busqueda :

¢Cuan Virtual Es La "Realidad
- (1] (1] - n
Diciembre 2003 - Virtual ' ...Y La No-_Vn:tuaI ?
Enero 2003 (Evocaciones sobre imagenes,
realidades, comunicacion,
cultura, arte y lo virtual)

Numero Actual
o
Por José Rojas
Editorial Nu’mem 36
Sitios de Interés Mas que un ensayo o articulo académico, nos conformamos aqui
con sembrar incitaciones, con evocar a modo de muy libre ensayo
(y sirva de homenaje a Montaigne, maestro de co-municadores al

iniciarse los tiempos modernos) multiples aspectos de la imagen,
la virtua-lidad, la cultura, el arte y la comunicacion, de cara a un
nuevo milenio, llamando la atencidn sobre diversos problemas y
el caracter ambiguo, contradictorio o, en todos los casos, rela-
cional de los conceptos y fendmenos evocados. Como evocacion,
mas que datos y conclu-siones inamovibles, buscamos motivar
reflexiones y didlogos mas precisos a partir de los planos
subrayados.

Ediciones Especiales

I. Vivimos Quimeras (O "Toda Imagen Es Virtual")

Carr. Lago de Tan abundantes discursos, esperas y festejos, hoy, por el
Guadalupe Km. 3.5, advenimiento de un nuevo mi-lenio, me recuerdan nuestra
Atizapan de Zaragoza capacidad para asumir como si fuesen hechos y entes concretos

Estado de México. muchas imaginaciones, quimeras y convenciones, que no

incumben sélo al ambito de las imagenes, las comunicaciones o
el pensamiento general, sino a todo lo histérico, lo cultural, lo
humano (en fin de cuentas, tan indisolublemente ligados entre
si).

Tels. (52)(55) 58645613
Fax. (52)(55) 58645613

Pudiera uno comenzar -pero no lo haré, pues constituye un lugar
excesivamente comun- con el tdpico de nuestro calendario
moderno (gregoriano, por mas sefias) y su suprema
arbitrariedad, tan inferior al de los aztecas y otras culturas que si
fijaban fechas, periodos y nombres de acuerdo con movimientos
planetarios, solares, lunares y sucesos césmicos en general. No
un primero de enero en el que no comienza realmente nada mas
que lo que no-sotros convenimos, ni siquiera en este afio dos mil,
simplemente porque un monje medieval llamado Dionisio y
apodado "El Exiguo" no acert6 con el calculo (muy bien
intencionado y muy erraticamente perpetuado desde entonces)
del nacimiento de Cristo, que cumplié dos mil afios hace ya un
quinquenio.

Y vivimos estas fechas y divisiones tan erraticas y convencionales
(erraticas, convencio-nales, falaces, ilusorias, icuidado!, no es lo
mismo que virtuales) como absolutos incues-tionables, como
presencias insoslayables. Después de todo, humanos somos,
errar es de humanos, y una convencién o un habito mas o menos
diferente no va a transformar al mundo.

Tampoco comienzo estas evocaciones con el tema del lenguaje y
su relacién con la cul-tura, aunque no perdemos nada con evocar,
al menos de paso, nuestra contumaz propensioén (claro, la de
quien no es un linglista consumado) a vivir nuestra propia
lengua como la lengua, como si se naciese ya con el espafiol o el
chino como se nace con un corazon y dos piernas, y como Si se


https://web.archive.org/web/20200804002810/https://www.razonypalabra.org.mx/anteriores/n36/jrojas.html#Jb
https://web.archive.org/web/20200804002810/https://www.razonypalabra.org.mx/anteriores/n36/jrojas.html#Jb
https://web.archive.org/web/20200804002810/https://www.razonypalabra.org.mx/index.html
https://web.archive.org/web/20200804002810/https://www.razonypalabra.org.mx/index.html
https://web.archive.org/web/20200804002810/https://www.razonypalabra.org.mx/anterior.html
https://web.archive.org/web/20200804002810/https://www.razonypalabra.org.mx/anterior.html
https://web.archive.org/web/20200804002810/https://www.razonypalabra.org.mx/actual/editorial.html
https://web.archive.org/web/20200804002810/https://www.razonypalabra.org.mx/actual/editorial.html
https://web.archive.org/web/20200804002810/https://www.razonypalabra.org.mx/sintere.html
https://web.archive.org/web/20200804002810/https://www.razonypalabra.org.mx/sintere.html
https://web.archive.org/web/20200804002810/https://www.razonypalabra.org.mx/libros/index.html
https://web.archive.org/web/20200804002810/https://www.razonypalabra.org.mx/libros/index.html
https://web.archive.org/web/20200804002810/https://www.razonypalabra.org.mx/edicion.html
https://web.archive.org/web/20200804002810/https://www.razonypalabra.org.mx/edicion.html
https://web.archive.org/web/20200804002810/http://cerebro.cem.itesm.mx/
https://web.archive.org/web/20200804002810/http://cerebro.cem.itesm.mx/

naciese ya con los habitos y costumbres de nuestra cultura, de
nuestros padres, aln a pesar de esta cultura y su
correspondiente educacion. iCoOmo olvidamos que ni siquiera
caminasemos erguidos ni hablasemos si no nos ensefiaran (y a
veces hasta practi-camente nos obligan), y que somos personas
porque hablamos, o sea, tenemos un pensa-miento y
participamos del VERBO (que no sélo se hacer verbal, sino
también gestual, es-pacial, temporal).

¢Como extrafiarnos, entonces -y ya vamos entrando mas en
materia- , que sustan-ciemos y corporeicemos las imagenes
hasta tal punto que las concibamos como entes, objetos ahi
existentes de modo absoluto y auténomo, a fuerza de tanto
verlas asociadas a cuerpos, o simplemente, de tanto percibirlas
cotidianamente? "Ser es ser percibido", dijo el famoso Berkeley, y
aunque tampoco lo creemos asi como asi, también entendemos
SuUS razones.

¢Como no entender, entonces nuestro olvido del caracter siempre
relacional de la imagen (entre el sujeto perceptor y la fuente
emisora de rayos o campos electromagnéticos) y de que toda
imagen es una realizacion concreta "aqui, ahora y asi" de un
sinnimero de resultantes posibles segln, al menos, tres
variables: fuente, perceptor y circunstancias?

Y saber que ninguna imagen existe siempre y universalmente
como ente independiente, fijo, cristalizado, sino sélo para quien
la realiza mediante un acto de percepcidon en una cir-cunstancia
dada, siempre condicionada historica, culturalmente: vemos lo
gue vemos porque - ademas de nuestro aparato fisioldgico y de
las cualidades fisicas de los rayos emiti-dos-la cultura nos
condiciona a verlo asi, y eso nadie lo duda desde Van Helmholtz y
luego, mucho menos en este siglo desde Panofski, Gombrich y
otros muchos.

Saber esto es saber que toda imagen es virtual. Asi de
sencillo. Y, una vez mas, épor qué extrafiarnos?

¢Acaso la misma "realidad" no posee también sus tonos
virtuales? ¢Acaso no construimos la realidad (tanto a nivel social
como individual) a modo de concreciones o actualizaciones
nacidas de un foco cuya "naturalidad" no pretendemos negar del
todo pero que siempre existe "para nosotros" y modificada por
las asunciones que hacemos de ella"? He ahi los muy distintos
enfoques del tema, desde el pensamiento clasico del siglo XIX y
principios del XX hasta las diversas y divergentes perspectivas
actuales, como las de P. Berger y T. Luckmann en La
construccion social de la realidad, y J. R. Searle en La
construccion de la realidad social.

Calendarios, lenguajes, imagenes, incluso "realidades" son unas
veces mucho mas rela-tivos, convencionales y quiméricos, y otras
veces mucho mas "virtuales" que lo que nos luce a primera vista,
por simple falta de toma de conciencia. Y, subrayamos, no es
posicion de agnosticos ni de escépticos, sino de culturdlogos,
socioldgos, psicoldgos y comunicélogos, incluso de los mas
realistas.

I1. {Realidad? Virtual Y "Realidad Virtual”

Puede resultar aventurado calificar a toda realidad (socialmente,
humanamente vista) como virtual. Pero ésta si lo es, al menos
desde muchas perspectivas.

Aun afilidndonos al mas empedernido realismo y viendo a la
realidad (En todo caso, a lo "existente", a la "naturaleza": no
entremos en detalles) como lo Uno, constituida esencial-mente
como Unica, a la cual nos aproximamos, concebimos o reflejamos
mas o menos objetivamente; deviene inevitable recordar esa
aludida y sempiterna variedad de aprecia-ciones de su



concepcion o vision, de lo cual es muestra la historia de las
ciencias asi como la historia de la filosofia.

La "concepcion del mundo"” (la "Weltanschaug" tan famosa de la
filosofia alemana) ha sufrido (y disfrutado) tantas variaciones
como épocas, lugares y movimientos ha habido. Y si hablamos
especificamente de la "realidad social", mucho mas aun.

Nada extrafo es ya el tema de las "realidades" construidas por
los diversos medios de comunicacion.

Desde el arte de las cavernas, desde los textos de las piramides,
desde los primeros medios de comunicacion (claro, el gesto y la
palabra) hasta Internet, los lenguajes y los medios son
inseparables y ponen de manifiesto ese aspecto virtual de la
realidad como potencia, haz de fuerzas, relaciones, variables y
programas que se actualiza, se concreta, singulariza, inter-preta
y reinterpreta cada dia y en cada ocasion.

¢Cuan virtual no es el mundo homérico, ese mundo de hombres,
héroes, dioses y semi-dioses, tierra, Hades y Olimpo
interactuantes; o el de la Divina Comedia del Dante, mas bien
escindido en circulos y niveles, pero con un divino programa
comun a actualizarse segun voluntades y circunstancias (virtudes
y pecados); o el de las novelas y filmes de anticipacion cientifica
(el de aquellos que se dan realmente como eso, como
anticipacion).

Recordemos una vez mas la famosa transmision radial -
actualizadora en su momento- de La guerra de los mundos,
transmitida con tan magistral (y eficaz) virtualidad por Orson
Welles.

Claro, la modernamente llamada "realidad virtual”, esa vinculada
al ciberespacio, posee, no lo dudamos, un grado mas agudo de
virtualidad que la realidad llamada "natural", porque aquella es
un grado menos concreta y realizada en el aqui y el ahora.
Cuestion de grados y de agudeza.

La atencion sobre lo virtual (imagen, realidad, lenguaje,
comunicacion y cultura) no surge en estas Ultimas décadas a
partir de la cibernética, y ni siquiera con las nuevas artes y mo-
vimientos artisticos de la a veces bien y a veces mal llamada
"posmodernidad”, su institu-cionalismo, su conceptualismo y su
"apertura" de obras y acciones hacia las perspectivas y
recepciones personales. Con otras formulaciones y, quizas, con
menos conciencia de ello, se manifestdé ya mucho antes del siglo
XX para alcanzar luego un climax en las décadas de los afios
cuarenta y cincuenta (Vigotsky y sus seguidores) y luego otro en
los cincuenta y sesenta (McLuhan, la Escuela de Palo Alto, ...) de
la vigésima centuria.

A fines de los noventa, dicha reflexidn, consciente a plenitud,
estimulada y abundante, llega a sentirse como vital. Los grandes
horizontes de su implementacidn cibernética favo-recen multiples
perspectivas, con frecuencia incluso discordantes, para llegar a
esbozar una nueva "sociedad de la comunicacion" (desde
Habermas hasta Luhmann y otros), sociedad de infinitos enlaces
interpersonales, intergrupales, universales, donde cada uno esté
(si no como ser, si como alcance, como potencia virtual) en cada
punto del planeta; o plantear "la cons-truccién social de la
realidad" (Berger y Luckmann) o la "construccidn de la realidad
social" (Searle); sin que falten otros variados puntos de vista.

Pero el hecho de que determinado progreso técnico posibilite al
hombre de hoy simular, recrear y hasta crear de modo mas
cristalizado (no sélo en el plano de las sensaciones y
percepciones; ademas, en el de las actualizaciones y lo concreto)
un objeto, entorno, mundo y realidad; no ha de ocultarnos, sino
mas bien develarnos las antiguas y las constantes virtua-lidades



(como lo han intentado, entre muchos mas, Gilles Deleuze y Félix
Guattari en sus ensayos El Anti-Edipo y Mil mesetas, John
Pfeiffer en su libro La explosioén creativa y Howard Rheingold
en su Realidad virtual), constantes donde se inscriben, quizas en
primer orden, las imagenes del arte pero en fin de cuentas el
universo humano.

III. Todo arte es virtual

La indole virtual del arte es una de las perogrulladas (iqué
contradiccion!) mas descono-cidas (de hecho si no de conciencia)
aun por afamados analistas.

Funcidn y esencia (una de ellas, no la Unica) del arte ha sido
siempre construir imagenes, un mundo de imagenes o, como
algunos prefieren, un "modelo imaginal".

Su finalidad (sin fin, como insistié Kant) no es el cuerpo: el o los
cuerpos (cuando los hay) son puras mediaciones para la imagen
y, mas virtualmente aun, para la situacién estética, para la
percepcion y el sentimiento de lo artistico, en particular, y de lo
estético, en general.

Por muy sélida, corporal y, por ende, concretizada y cristalizada
gue pueda lucirnos una obra de arte (équé mejor ejemplo que las
gigantescas catedrales?), su verdadera ontologia y asimismo su
fenomenologia radican en la imagen que percibimos de esa, o
mejor, a partir de esa solidez corporal, y no en su materialidad
propiamente dicha, aunque ésta, por supuesto, influya cual una
de las causas importantes de la imagen y todas las percepciones
que expe-rimentamos ante ella (las condicionantes institucionales
y, en general, culturales son otras causas, entre varias mas).

En cuanto arte, es tan "imaginal" una pequefisima acuarela como
una gigantesca catedral o una obra escénica (digamos, una
grandiosa Opera) pues, la obra de teatro, el ballet, la épera no
son los sefiores A y B, las sefioras C y D y los atrezzos del
escenario, sino las imagenes (danzarias, teatrales, operaticas)
creadas a partir de lo que se desenvuelve en el escenario (y
segln nuestra fisiologia visual y acustica, y nuestra sicologia e
instituciones y acondicio-namientos culturales generales).

Asombra ver como ya al inicio de un nuevo milenio
supuestamente tan avanzado en es-peculaciones, razonamientos
y comprensiones, se siguen confundiendo artes, imagenes y
mediaciones. Y el ambito mas frecuente es quizas el del cine.
iCuantas contraposiciones, por ejemplo, entre cine y teatro
comparan "imagenes" ilusorias, "ilusion de realidad" con
"cuerpos", artes "corporales", etc., etc.

iParece increible que aun no deslindemos entre "imagenes" e
"imagenes artisticas" (tea-trales, escénicas en general, filmicas:
igualmente imaginales en cuanto arte, en cuanto mundos
igualmente virtuales) y los recursos y mediaciones productoras
suyas!

iY no es poco frecuente escuchar deslices -a veces mas o menos
solapados y hasta de afamados tedricos- confundiendo,
conceptualizando e incluso explicando al cine como imagenes
mientras el teatro seria cuerpos y presencias reales,
confundiendo asi lo imaginal con sus mediaciones!

Por supuesto, las dos clases de imagenes pueden proporcionar
experiencias diferentes (filmicas unas, teatrales otras) porque las
fuentes y mediaciones, los recursos y circunstan-cias no son
idénticos, y pudiésemos ponernos a especular sobre la matriz
cinematografica como una mediacién de segundo grado
(mediacion de mediaciones) con respecto al escena-rio teatral
como mediacién directa, de primer grado.



Mas estas y otras muchas especulaciones posibles y los matices
no se inscriben en nuestra evocacion actual. Constituyen otros
temas que, de todos modos, no son obstaculo para que
reafirmemos el caracter imaginal (y virtual) tanto de la obra
filmica (con su matriz fotogra-fica o electromagnética: mediacion
de mediaciones) como de la imagen teatral (con sus mediaciones
escénicas directas) como de cualquier experiencia artistica,
corporal o no, perdurable o efimera.

IV. "Virtualidad" Virtual y Etica

Uno de los mejores efectos de la imagen que hoy solemos llamar,
propiamente, virtual (asociada a computadoras, programas,
terminales Opticas, etc.) ha sido precisamente la conciencia de la
sempiterna virtualidad de la vida humana, de nuestro devenir
histdrico, de nuestra cultura, asi como de la necesidad y las
fructiferas posibilidades de la imagen virtual, la realidad virtual y
todo el virtual ciberespacio.

De uno u otro modo, nos hallamos ante una nueva extension,
una nueva modalidad de extender el universo humano o
(valiéndonos de las precisiones desglosadas por Pierre Lévy en
éQué es lo virtual?) un paso de avance en esa virtualizacion
implicada en la cultura que ha hecho, simple y llanamente, que el
ser humano sea compleja y ricamente humano.

iLastima de los apocalipticos de que habla Eco en su
Apocalipticos e integrados! iPobres milenaristas de siempre!
iLamentémonos por los "videonifos" que describe Giovanni Sar-
tori en Homo Videns, y también lastima de los videoidiotas!,
porque si podran existir (hay de todo en la vifia del Sefior). Pero
también podemos confiar un poco mas en nosotros -sé que no
siempre es tan facil- , en nuestras potencialidades para superar
riesgos, obstaculos, males reales, y en las bondades que traiga el
ciberespacio, como la energia atdmica y toda la fisica nuclear y
cuantica a pesar de las nefastas bombas y otras armas nucleares.
He ahi todo un universo de comunicaciones, de calculos y
simulaciones cientificas, de realizaciones artisticas y, por qué no,
de entretenimientos.

Hay grados de virtualidad y diversos ambitos de manifestacion de
la misma. Puede ser estéril o fructifera, beneficiosa o perjudicial,
agradable o angustiante, ... Depende del qué, el cédmo, el
cuando, el porqué, el para qué, el quién...

De uno u otro modo, nos hallamos ante una nueva extension,
una nueva modalidad de extender el universo humano o
(valiéndonos de las precisiones desglosadas por Pierre Lévy en
éQué es lo virtual?) un paso de avance en esa virtualizacion
implicada en la cultura que ha hecho, simple y llanamente, que el
ser humano sea compleja y ricamente humano.

V. Extensiones, Comunicacion, Cultura
Las nuevas modas o, en general, las novedades muy sonantes
suelen provocar el olvido de otros hitos importantes.

Muchos de tales hitos dejan de ser manidos aunque el tiempo
que los subsume no sea tan prolongado, y aunque se hallan en la
base (es verdad, no siempre con toda conciencia) de las
modernas teorias y experiencias sobre virtualidad y
comunicacion; relegados sin que hayamos cosechado aun todos
sus posibles frutos y a pesar de que incluso sus aspectos menos
"tecnificados" (entendido en lenguaje "cibernético") siempre
podran valer como complementos del mas sofisticado mundo
comunicacional. Porque, después de todo, en la base estamos
nosotros, los hombres reales, concretos, corporales, sin quienes
no tiene sentido la progresiva virtualizacion; los seres que, en fin
de cuenta, actualizamos, hacemos concreta y real toda



virtualidad.

De momento se habld en cada saldon de McLuhan, pongamos un
ejemplo, y luego pasé al plano de bibliografia mas o menos
clasica pero en la practica menos leida de lo que debiera serlo.

Y si el caso McLuhan resulta tan buen ejemplo, es porque sentd
bases importantes para "comprender los medios de
comunicacion" (asi promete un libro suyo). Y aunque no haya que
creer al pie de la letra que "el medio es el mensaje" (otro de sus
textos y prédica cons-tante) tampoco hemos de rechazarlo de
plano, y aunque sean a menudo unilaterales o in-completas sus
visiones sobre las galaxias de la oralidad, de la imprenta
(Gutenberg) y de los mas modernos medios, tampoco carece de
razones sobre la transformacion producida en el hombre (en su
sensibilidad, su disposicion perceptiva, su distribucidn del tiempo
y el espa-cio, etc.) por la "ecologia" de los medios.

En general, estas Ultimas décadas del milenio han cambiado en
progresion geométrica, hiperbdlica, la faz de las comunicaciones,
de los conceptos sobre ella, de las modernas so-ciedades
industriales y de su universo total de imagenes y signos
("semiosfera").

Otro ejemplo de fructifero hito, quizds mas fecundo y menos
recurrido aun de lo debido, es la "Escuela de Palo Alto": Bateson,
Birdwhistell, Hall, Watzlawick,...

Mientras los mas "modernos" (y los llamados "posmodernos") se
enfrascan en el desa-rrollo de los mas sofisticados mass media
posibilitados por la electrdnica y el laser; los investigadores de
Palo Alto, apegados a lo raigal del hombre y la cultura, sin dejar
de ser también modernos en sus problemas y motivaciones,
fijando su atencidn en lo mas cercano y corporal (en lo hasta
cierto punto menos virtualizado) pero también en lo ambiental y
cultural (lo mas extendido y virtualizado), fijandose
holisticamente en el hombre y su entorno ob-tienen
(precisamente por lo antes referido) genuinos descubrimientos,
renovaciones y crite-rios de base.

El cuerpo y el gesto (la kinesia), el tiempo y el espacio (la
proxemia), las contradicciones internas de la psiquis y de las
relaciones intrafamiliares e intragrupales (el "doble vinculo")
pueden encabezar un inmenso listado de las areas y problemas
en que se fijaron y hallaron relevantes soluciones y concepciones.

Ampliando la lista, no podemos soslayar una de muy alto rango:
la destruccidn definitiva (y probada) de los viejos modelos de la
comunicacion desde Aristételes y muchos siglos después Laswell,
Shannon y Weaver, Schramm, Maletzke...; desenmascarados
como ve-tustamente cartesianos (racionalistas, verbales,
lineales). Porque, y lo demostraron: "Es imposible no comunicar"
(He ahi el gesto, la posicidn, el silencio) y un genuino modelo de
la comunicacion ha de ser "orquestal" (en el sentido de
polifénico, resonante, ambiental...).

Ademas, y estas teorias las desarrollé al maximo Edward T. Hall
(El lenguaje silencioso, Mas alla de la cultura), la
comunicacion es la base de la cultura (y, claro, de la educacién y
otras actividades fundamentales del hombre). La cultura es un
sistema de extensiones (homenaje explicito a McLuhan), muchas
de ellas de segundo grado, que toman el lenguaje (extension de
primer grado) como nucleo para conformarse.

Por supuesto, y aunque no suele acudirse a la palabra, la
virtualidad es omnipresente; los procesos de extension y la
virtualidad permean toda cultura: conciencia e inconsciencia,
emociones e idiosincracia se encargan de actualizar, concretizar,
realizar en cada instante y circunstancia (tiempo, espacio y
sociedad) esos multiples programas sicoldgicos y cultura-les,



histdricos, que mueven el devenir humano, las diversas culturas
y, claro, por supuesto, los universos de imagenes.

Tampoco a los investigadores de Palo Alto le habian faltado
precedentes -y no sé hasta qué punto conocidos por estos
ilustrados psicdlogos, socioldgos, comunicélogos y culturé-logos,
pues no recuerdo haberlos visto en sus citas, exceptuando a
Luria.

Entre tales precursores, Vigotski, muy puesto de moda ahora
sobre todo entre los educa-dores y artistas de América Latina,
Europa y los Estados Unidos de América, sagaz estudioso del
pensamiento, el lenguaje y las artes, y luego un discipulo suyo
llamado Leontiev, se irguieron como pilares de la comprension del
hombre a partir de la cultura, de la cultura como extensiones
generales (claro, sin utilizar esa palabra, segun recuerde) y como
poten-cializaciones desarrolladas y por desarrollar.

Asi, la cultura resuelve necesidades sustituyendo, creando,
objetualizando lo que el hombre no tiene y lo que las fuerzas
histdéricas desencadenan: el frio con abrigos al no tener pieles
como la del oso o la foca; la traslacidn con aviones, al no tener
alas como las aguilas. Los estereotipos genéticos, la herencia
bioldgica es no sélo "extendida", sino incluso supe-rada,
sobrepasada, potencializada mediante la herencia cultural.

Y en la médula de la herencia cultural, el pensamiento y el
lenguaje, la memoria y la comunicacién. Pensamiento, lenguaje,
comunicaciéon y hombre son, pues, indisolubles. No existe uno sin
el otro. No hay género humano sino gracias a la imaginacion
creadora, con su capacidad de anticipar, concebir, proyectar,
programar y "virtualizar" lo que luego se hara concreto, tangible,
actual y, nuevamente... "virtual", en un continuo devenir no de
retorno sino de desarrollo dialéctico (al menos en la concepcion
de ellos).

¢Como ignorar la relevancia del binomio virtualidad-concrecién (o
actualizacion) y que toda realidad humana es virtual antes de ser
actual, y que aun siendo ya "actual" sigue siendo "construida" tal
como, sin que tengamos que suscribir totalmente sus ideas y
matices, es-bozan Peter Berger y T. Luckmann en La
construccion social de la realidad?

VI. Clausura Provisional (éy Virtual?)
Hemos evocado, conjuntamente, un mundo de problemas,
soluciones y propuestas.

Por mi parte, sin embargo, todavia me gustaria escribir una serie
de frases que, evocadoras, sintetizando lo anterior, invitan a
abrirnos hacia nuevos mundos de reflexion.

Nos despedimos con ellas:

Toda imagen es virtual. Todo arte es, en cuanto arte, imagen vy,
en cuanto modelo de imagenes, es virtual. Toda realidad tiene, al
menos, ciertos visos de virtualidad. Toda cultura es producto de
potencializaciones, extensiones y actualizaciones de lo ya dado o
realizado concretamente y de los procesos humanos de
anticipacion y virtualizacién, y a la vez necesita generar nuevas
virtualidades: al inicio, en medio y al final de todo proceso
cultural podemos hallar la virtualidad. La comunicacion es médula
de la cultura. Es imposible no comunicar. El espacio virtual
llamado "cibespacio" conforma cada vez mas una nueva sociedad
de comunicacién. Virtualidad, imagen, lenguaje, realidad, cultura
y comunicacion son con-ceptos y fendmenos cada dia menos
desvinculables para el hombre, y lo fueron siempre.

Y al hombre corresponde la ultima palabra en cuanto a los
posibles Apocalipsis 0 los mejoramientos humanos.



Dr. José Rojas Bez
Profesor Titular del Instituto Superior de Arte de Cuba y miembro de la UNEAC,
la FIPRESCI y SIGNIS, Cuba.



https://web.archive.org/web/20200804002810/mailto:thorvic2001@hotmail.com
https://web.archive.org/web/20200804002810/mailto:thorvic2001@hotmail.com

